
Atarraya

Nuestras historias





Prospecto, noviembre-diciembre de 2019




ATARRAYA. Nuestras historias. 

Editada por Atarraya. Historia Política y Social Iberoamericana,


con domicilio virtual en: https://atarrayahistoria.com y https://blogatarraya.com,

y correo electrónico: atarraya3@gmail.com.


 

 

Todas las obras visuales y escritas que se incluyen en este prospecto fueron 
publicadas originalmente en el Blog Atarraya, en el periodo que aquí se consigna, con 
la debida autorización de sus creadoras/creadores, y se recuperan en este formato 
para su preservación, con fines divulgativos y sin afán de lucro.

 

Todas las obras escritas son sometidas a dictamen. El contenido de las colaboraciones 
visuales y escritas es responsabilidad de las/los autoras/es, creadoras/es que las 
suscriben, quienes dan fe de ser originales y propias y que han autorizado su 
publicación con fines divulgativos y sin afán de lucro. Todos los derechos de autoría y 
reproducción pertenecen a las y los autoras/es, creadoras/es.


 

 


Coordinación general


Fausta Gantús y Alicia Salmerón


Equipo Editorial


María Jesús Benites, Francisco Javier Delgado, Ivett García


Florencia Gutiérrez, Matilde Souto Mantecón


Apoyo editorial: Yulisa Vázquez Villalón


 Comunicación y envío de colaboraciones:


atarraya3@gmail.com


https://blogatarraya.com/
mailto:atarraya3@gmail.com


 

Acceso libre en: 
https://zenodo.org/records/12037767



 

Contenido del prospecto


José Landa, Sin título p5


Espacio público y elecciones, Campeche 1850-1910    p6

por Ivett García


El legado del mundo contemporáneo: una herencia desencantadora p8

por Yulisa Villalón


Historia global, historia conectada I y II     p10

por Matilde Souto


"Son como dioses de esta tierra {...}" Apuntes para el estudio del 
gobierno local en Nueva España, Siglo XVII (I)     p14


por Rodrigo Gordoa de la Huerta


Infancias argentinas p16 

por Florencia Gutiérrez


Drácula, puentes con la historia p18

por Fausta Gantús




José Landa, DR ©

Sin título


Campeche, 1997 



Espacio público y elecciones 

Campeche 1850-1910


Por Ivett García


Durante las campañas electorales y en los momentos posteriores a los comicios, los 
diferentes grupos políticos ocupan el espacio público, ya sea para mostrar su 
capacidad de movilización, celebrar su triunfo o expresar su inconformidad. Por 
habitual que hoy nos parezca, fue a lo largo de la segunda mitad del siglo XIX que 
dichas prácticas tomaron forma. La pretensión de este texto es dar un esbozo de 
dicho proceso a partir de lo ocurrido en la ciudad de Campeche.


De acuerdo con la prensa local el 4 de julio de 1857 numerosos amigos fueron a 
recibir a Pedro Baranda, prominente político campechano, por la noche le organizaron 
una serenata alegre y concurrida, que recorrió las calles de la ciudad. Se trataba de 
un acto con obvios tintes políticos, sin embargo formalmente era más cercano a un 
evento particular, se presenta como una simple reunión de amigos, no como un acto de 
proselitismo.


Cuarenta y cinco años después el panorama había cambiado drásticamente. De 
acuerdo con el Semanario Unión y Progreso, el Círculo Liberal Campechano, realizó 
una concurrida asamblea el 15 de septiembre de 1902, en el teatro Francisco de Paula 
y Toro; posteriormente, los asistentes y numerosos simpatizantes formaron una 
columna que marchó por diversas calles para notificarle a José Castellot que había 
sido electo para contender por la gubernatura del estado de Campeche en las 
elecciones próximas. De acuerdo con el semanario se trató de “un hermoso e 
imponente espectáculo”, una multitud, compuesta por aproximadamente dos mil 
individuos, provenientes de todos los estratos sociales.


Si comparamos ambos eventos podemos notar que, en casi cincuenta años la utilización 
de las calles como escenario para mostrar la capacidad de movilización política cambió 
de forma y fondo. Al iniciar el siglo XX la ocupación de las calles por 
simpatizantes de un candidato era una práctica aceptada y reiterada. Por otro lado, 
la cantidad y la calidad de los asistentes, pasó de numerosos simpatizantes, al 
pueblo en general hasta llegar a la participación de los diferentes sectores de la 
sociedad, divididos según su ocupación, burócratas, militares, comerciantes, 
etcétera; es decir, se trata de una totalidad diferenciada e identificable como 
ciudadanos y por tanto con una capacidad legitimadora mucho más elaborada que 

 de 6 21



la simple mención del pueblo en general. Un mecanismo cercano al que más tarde 
dominaría el siglo XX, vía las confederaciones obreras y campesinas, los sindicatos 
y las cámaras empresariales.


 

 de 7 21



El legado del mundo contemporáneo: 
una herencia desencantadora


por Yulisa Villalón


En la exposición temporal Restablecer Memorias que albergó el Museo Universitario 
de Arte Contemporáneo (MUAC-UNAM) entre los meses de abril y octubre de 2019, el 
artista chino Ai WeiWei nos ofrece un discurso provocativo cuyo eje, de manera 
irónica, es uno de los tópicos de mayor vigencia, y al mismo tiempo, una de las 
problemáticas de las que se rehúye con innegable frecuencia debido al grado de 
apatía que genera en el espectador: la ética.


Tres son las piezas principales de la muestra: un readymade del Salón ancestral de la 
familia Wang, una película documental y un conjunto de retratos construidos con 
piezas de Legos representando “a los 43”, en alusión al suceso mexicano de 
desaparición forzada de estudiantes (ocurrida en Ayotzinapa en 2014). En tan sólo 
cuatro paredes, la eclosión de una extensa dimensión de coordenadas espacio 
temporales –entre los siglos XVI y XVII hasta comienzos del siglo XXI-  generan 
entre sí una disparidad altamente contrastante –características inconfundibles de las 
naciones china y mexicana, pero a final de cuentas, partes de una misma sociedad 
que se distingue por unas prominentes tasas de desigualdad en aumento, la sociedad 
global de nuestro tiempo.


En general, encontramos profundas discusiones como telón de fondo, las infinitas 
dialécticas: tradición y modernidad, Estado e individuo, pero sobretodo, entre memoria 
y olvido. De ahí que las protagonistas del relato histórico de WeiWei sean ideas en 
torno a la (re)construcción de la memoria social, la destrucción del patrimonio y la 
violencia sistemática ejercida por, y a través, de distintas instituciones. Ante el 
público, se manifiesta con fuerza una crítica que denuncia los abusos de las 
autoridades estatales, artísticas e intelectuales. Se deja al descubierto que los 
excesos se dan a cualquier nivel, en cualquier lugar y en todo momento. Una cultura 
que crea, también es capaz de destruir.


Sobre este escenario se enlazan las obras declamando al unísono su propio trauma, 
complementándose como las dos caras de una misma moneda. En principio, el Salón 
ancestral nos muestra la ruptura material del diálogo con las generaciones de antaño; 
el desprecio por una sociedad rural que merma las utopías revolucionarias, así como 
su infertilidad para crear nuevos horizontes; por último, la pérdida de modos 
artesanales de producción ante el dominio de la industria.


 de 8 21



Por otra parte, el documental y los retratos conjuntos nos encaminan hacia una 
reflexión sobre un hecho fatal desde una perspectiva más íntima, en la cual la 
violencia emanada de la vieja organización política y social se descargó sobre los 
agentes más jóvenes. En ese sentido, hay una premisa común que lo impregna todo: 
frente a un sistema que se autodestruye, la memoria debe trascender. Sin embargo, el 
recuerdo como simple alusión está condenado a morir en la insignificancia; en la 
medida que arrojen luz sobre el comportamiento humano y lleven a la acción 
repercutirán en la conciencia, serán históricos.


De pie en medio de la sala, uno se instala en un vaivén entre un vestigio del pasado 
trágico y un símbolo hiriente del futuro. Se inicia el diálogo intergeneracional, que 
hoy en día, tanta falta nos hace. Y el joven, siendo aún un principiante, se da cuenta 
de su vulnerabilidad aparente en la transición de bienes del mundo que le han 
heredado. Si atentar contra su vida es amenazar el futuro, deberá luchar por el 
mundo que anhela y no por el que le han enseñado a anhelar. En una sociedad como 
ésta, el mayor acto de rebeldía es vivir. El artista ha logrado su objetivo.


 

 de 9 21



Historia global, historia conectada 

Por Matilde Souto


I


El proceso de globalización en el que hoy estamos inmersos, expresado de manera 
evidente por la comunicación prácticamente instantánea a nivel mundial gracias a la 
internet y la integración planetaria que han alcanzado los mercados, ha tenido un 
impacto enorme en la forma en la que hoy en día pensamos y tratamos de escribir 
historia. El mundo se ha globalizado y los historiadores se han hecho por lo menos 
tres preguntas básicas: la primera ¿qué es o qué implica la globalización?; la segunda 
¿cómo y desde cuándo se produjo este proceso?, y la tercera ¿se puede concebir y 
escribir una historia global?. La cantidad de respuestas que han generado estas tres 
preguntas es enorme y crece día con día, pero vale la pena intentar abordarlas poco 
a poco y ofrecer una guía breve que tal vez resulte útil para los interesados en este 
enfoque revisionista de la historia. Abordemos primero la tercera pregunta.


La historia se consolidó como ciencia social al tiempo que se constituyeron los 
estados nacionales, de modo que el saber histórico se convirtió en un instrumento 
para construir la identidad nacional. A partir de ello la historia por antonomasia es la 
historia nacional, la historia de nuestro propio país; la historia del resto de los países 
es la otra historia, la llamada historia universal. Una y otra historias se han estudiado 
por separado sin apenas ninguna relación. En el caso de la historia nacional, el país 
tal y como es en el presente, con su idioma oficial, sus dimensiones y el contorno de 
sus fronteras actuales, se proyectaba hacia el pasado como si se tratara de una 
esencia inmanente a través de los siglos. Por su parte, la historia universal se contaba 
dividiéndola en edades que eran expuestas a partir de modelos abstractos derivados 
de distintas partes del mundo encadenados entre sí como si se tratara de un único 
proceso progresivo. La historia de la antigüedad clásica se dedicaba a Grecia y Roma, 
la de la edad media al centro de Europa, el renacimiento a Italia y así sucesivamente, 
enfocando la mirada en la cultura occidental, considerada el motor de arrastre del 
proceso histórico y centro del resto del mundo devenido la periferia. Esta concepción 
de dos historias separadas contenida cada una en su propio estanco aislado, modeló 
un pensamiento histórico en el que la dinámica del proceso nacional se explicaba 
desde el interior de cada país y el universal en una sucesión lineal quebrada, 
concepción histórica que resultó insuficientes para dar cuenta del proceso de 
globalización que se hizo evidente al final del siglo XX. Los estancos separados de las 
historias nacional y universal impedían comprender ese proceso de globalización en el 
que la dinámica estaba producida por conexiones, contactos, relaciones, intercambios, 

 de 10 21



interdependencias entre distintas partes del mundo. Se hicieron necesarias nuevas 
formas de pensar la historia como un proceso que diera cuenta del orden sistémico 
que se fue imponiendo en el mundo.


Hay un consenso acerca del proceso globalizador que se ha verificado en el mundo, 
pero no lo hay en relación a cuándo comenzó ese proceso ni cómo debe ser estudiado 
históricamente. Esta última cuestión ha generado una cantidad considerable de 
enfoques, estrategias y métodos. Sebastian Conrad en su Historia global. Una nueva 
visión para el mundo actual (2016, traducido al español en 2017) ha logrado 
agruparlos en tres variantes: la historia global concebida como la historia de todo; la 
historia global entendida como la historia de las conexiones y la historia basada en el 
concepto de integración. Diego Olstein en Pensar la historia globalmente (2015, 
traducido al español en 2019) ha identificado doce ramas de esta nueva historia a 
partir de cuatro estrategias de pensamiento: comparar, conectar, conceptualizar y 
contextualizar. Lynn Hunt, Writing History in the Global Era (2014, sin traducción al 
español hasta donde tengo noticia) ha propuesto dos perspectivas de análisis con 
resultados distintos. Si la globalización se estudia desde arriba hacia abajo resulta un 
proceso que transforma cada parte del globo creando un sistema mundial, pero si se 
estudia de abajo hacia arriba se observa una seria de procesos en los que las 
historias de las distintas partes se conectan y se hacen interdependientes. Dos 
perspectivas distintas con resultados diferentes. La primera lleva la atención del 
historiador hacia la macrohistoria y pone el acento en la integración económica; la 
segunda, que mira el proceso de abajo hacia arriba, atiende a las interacciones 
personales y recupera los aspectos culturales.


Al final del día la forma de concebir y escribir una historia global dependerá de lo 
que entendamos por globalización, es decir, de la primera pregunta básica planteada 
al comienzo de estas líneas: ¿qué es o qué implica la globalización?, sobre lo que me 
parece hay dos posturas determinantes en función del énfasis que se ponga en la 
economía o en la cultura, pero que también dependen de lo que podemos llamar el 
enfoque geométrico o la metáfora espacial con la que analicemos los procesos 
históricos, asuntos que abordaremos en otras entradas de este blog.


 de 11 21



II

En la primera parte, partí de la idea de que los historiadores se han hecho por lo 
menos tres preguntas básicas sobre la globalización: qué es; cómo y desde cuándo se 
produjo este proceso y si se puede concebir y escribir una historia global. En esa 
ocasión abordé la tercera pregunta, así que toca ahora tratar sobre las dos primeras 
cuestiones. Un primer paso para delinear algunas respuestas me parece que es 
distinguir entre globalización, historia de la globalización e historia global.


Dicho de manera muy simple, la globalización es el proceso en el que hoy estamos 
inmersos y cuyas expresiones más evidentes (que no las únicas) son la comunicación 
mundial gracias a la internet; los flujos monetarios y de capitales entre países; la 
convergencia de los precios en los mercados y las corrientes migratorias de pueblos 
enteros tratando de cruzar las fronteras en busca de trabajo o para salvar sus vidas 
amenazadas por la tremenda violencia política, ideológica y social en sus países de 
origen. Esta parece ser una noción de globalización comúnmente aceptada. De lo 
anterior se puede destacar que se trata de un proceso de interconectividad creciente 
que trasciende las fronteras nacionales. A partir de esta simple, muy simple definición 
de globalización, podemos establecer que la historia de la globalización es el estudio 
de cómo y desde cuándo se produjo este proceso. Pero las cosas se complican desde 
el momento en que se constata que la interconectividad es un rasgo necesario pero no 
suficiente, pues los contactos y conexiones entre pueblos y culturas prácticamente 
siempre han existido, luego entonces, para hablar de globalización se ha postulado que 
en algún momento esos entrelazamientos deben tener un impacto distinto que 
transforme los contextos que relaciona. Este fenómeno es el de la integración, 
un proceso de cambios estructurales que se ha pensado conducirá a la formación de 
un 
sistema único a nivel mundial (Sebastian Conrad, What is Global History?, 2016). Esto 
plantea nuevos problemas. ¿Cuándo se comenzó a producir la integración? ¿cómo se 
realiza? Y quizá la cuestión más preocupante ¿es un proceso único e inevitable?.


Con la mente puesta en los procesos económicos, para algunos historiadores la 
globalización comenzó a producirse en el XVI, cuando la plata americana dinamizó el 
intercambio en los océanos Pacífico e Índico tanto como en el Atlántico (Dennis O. 
Flynn y Arturo Giráldez, “Los orígenes de la globalización en el siglo XVI”, 2014); 
para otros 
ocurrió desde el momento en que es cuantificable la integración de los mercados 
internacionales de productos básicos en el siglo XIX (Kevin O’Rourke y Jeffrey 
Williamson, “When did Globalization begin?”, 2000). Pero para otros autores la 
globalización —como categoría analítica y como fenómeno histórico— es cuestionable 
(Frederick Cooper, “What is the Concept of Globalization Good for? An African 
Historian’s Perspective”, 2001), pues ni siquiera hoy en día se puede sostener que el 

 de 12 21



mundo todo esté inserto en el mismo proceso y mucho menos que el mundo se haya 
homogeneizado, cuando saltan a la vista las tremendas desigualdades políticas, 
económicas y sociales. No obstante, la globalización se ha convertido en un proceso 
que se piensa natural y hacia el que la historia debe desembocar ineludiblemente 
como otrora fue la Modernización, regresando a la idea de una historia lineal, 
teleológica y presentista.


Pero volvamos al punto de inicio y distingamos entre la globalización y su historia 
respecto de la historia global. Partamos de que esta es una perspectiva de análisis, 
una 
forma de pensar en la historia, un enfoque en el que se ponen de relieve los 
contactos, las conexiones y los enlaces que siempre han existido entre pueblos y 
culturas distintas. 
Relaciones de encuentros y desencuentros de naturalezas, texturas y signos muy 
diversos, que construyeron tanto como destruyeron y volvieron a construir. En esta 
forma de pensar la historia, la globalidad puede concebirse no necesariamente como 
un fenómeno de integración mundial, de globalización ineludible, sino como la toma de 
conciencia de la redondez del mundo (Serge Gruzinski, Las cuatro partes del mundo. 
Historia de una mundialización, 2004 en francés, publicado al español en 2011, y 
Sanjay Subrahmanyam, “Historicizing the Global, or Labouring for Invention”, 2007), 
como un área de interés y no como un paradigma teórico (Marcel van der Linden, 
Workers of the World. Essays toward a Global Labor History, 2008, traducido al 
español en 2019). Con esta perspectiva histórica cobran importancia regiones del 
mundo antes olvidadas o subsumidas en otras, consideradas subalternas, periféricas, 
así que bienvenido sea el empoderamiento historiográfico que están alcanzando 
gracias a la historia global y de contactos. Nos toca desde aquí situar la historia de 
Latinoamérica y pensarla en conexión con otras partes del mundo, pero considerar 
caminos alternativos que no impliquen solo y necesariamente integrarla en función de 
la globalización actual.


 

 de 13 21



"Son como dioses de esta tierra […]” 
Apuntes para el estudio del gobierno local 

en Nueva España, Siglo XVII (I)

por Rodrigo Gordoa de la Huerta


El 20 de octubre de 1687, el recaudador del derecho de alcabala, Gabriel Fernández, 
denunció ante la Audiencia de México al alcalde mayor de Tlalpujahua, Francisco de 
Bargas por haberlo agredido físicamente. De acuerdo con el litigio, el alcalde mayor y 
su hermano habían establecido un reino de terror bajo la investidura de 
representantes del rey. Era tal el grado de impunidad que los hermanos Bargas 
aseguraban de manera altanera que eran “[…] Dioses de la tierra y no había en todo 
el real quien no le[s] tuviere miedo.” (AGN, Indiferente virreinal, Caja 6712, exp.58, 
fj.1).


La denuncia señalaba a un gobierno local fraudulento en el cual, ante la lejanía de los 
tribunales reales asentados en la Ciudad de México, imperaban la violencia y la 
impunidad. El real minero distaba de ser una bucólica provincia del virreinato de 
Nueva España. En la boca de las minas el alcalde mayor extorsionaba a los 
trabajadores y a los escasos comerciantes de la localidad. Este pequeño reino de 
terror se extendió por cinco años. Para imponer su propia ley, Bargas contaba con un 
nutrido grupo de esclavos y criados mulatos e indígenas armados, quienes se 
encontraban al mando de su teniente Gaspar Ladrón de Guebara.


Esta localidad minera fue liberada del yugo de los Bargas Luján a partir de 
noviembre de 1687, cuando el fiscal de la Audiencia de México ordenó que se enviara 
un alguacil para aprehender a Bargas. Pese a las protestas del alcalde mayor y sus 
criados, Bargas y compañía fueron acreedores a una multa exorbitante: 2 mil ducados 
de plata (unos 2 750 pesos). Por su parte, Gaspar Ladrón fue condenado a pasar seis 
años en el morro de La Habana. A partir de la sentencia el alguacil y el recaudador 
de alcabalas se hicieron cargo del real minero hasta la llegada de un nuevo alcalde.


Al igual que otros documentos existentes en los archivos mexicanos y españoles, este 
caso es tan solo una muestra de los excesos y contravenciones perpetrados por los 
representantes locales del “gobierno de la justicia” en Nueva España. El estudio del 
gobierno provincial dentro de la Monarquía católica es una aproximación 
complementaria con otros campos de análisis como es el caso de la historia global. A 
partir del problema de escala (Giovanni Levi, “Un problema de escala”, 2003) hay que 
dimensionar el gobierno imperial hispano desde su expresión mínima, es decir, desde 

 de 14 21



la óptica de aquellos que gobernaron los pueblos y villas americanos. Los estudios de 
grandes procesos puede ser ponderado con ejemplos microhistóricos o “estudios de 
caso”, los cuales revelan la profundidad de las prácticas sociales (Sergio T. Serrano 
Hernández, La golosina del oro, 2019), incluyendo las prácticas de gobierno en el 
antiguo régimen.


Estas notas preliminares son una invitación para emprender un análisis de distintos 
casos del panorama judicial y político de las provincias de Nueva España. Por medio 
de la observación de las formas cotidianas de gobernar se puede apreciar cómo se 
creó un imperio cuyas formas de gobierno, lejos de ser monolíticas, se adaptaban a 
las circunstancias locales (Martin Austin Nesvig, Promiscuous Power, 2018), a tal 
grado que se traslaparon con los intereses personales de los alcaldes mayores, 
aparentes “agentes del imperio”, que solían velar por sus intereses y –en ocasiones– 
por los “reales intereses de Su Majestad”. 

 de 15 21



República de libros


Infancias argentinas

Lobato, Mirta, Infancias argentinas, Buenos Aires, Edhasa, 2019, 192 p.


Por Florencia Gutiérrez


Infancias argentinas es una invitación a 
repensar las muchas y diversas formas de 
concebir, representar y vivir la infancia. La 
apuesta por recuperarla en plural --presente 
en el título y desplegada a lo largo del 
libro-- supone distanciarla de toda noción 
homogénea o aspiración unívoca para 
restituirle su impronta diversa. Implica 
desandar la infancia en términos de 
construcción socio-cultural, es decir, pensarla 
en sus múltiples significados y atributos, así 
como en las disímiles experiencias de sus 
protagonistas. Por tanto, a lo largo de libro, 
podemos explorar cómo los discursos, 
imaginarios y dispositivos institucionales 
articulados en torno a los niños y niñas 
cambiaron a lo largo del tiempo y en función 
de los contextos espaciales pero también 
invita a preguntarnos por las experiencias de 
los infantes, vivencias indisociables de las 
cuestiones de clase, etnia y género.


Podríamos decir que estamos frente a un 
libro-caleidoscopio que, organizado en torno a 11 capítulos, nos devuelve las diversas 
y cambiantes imágenes y experiencias de la infancia en Argentina. Múltiples entradas 
y miradas ofrecidas por historiadores pero también por sociólogos, arquitectos, 
literatos y comunicadores sociales, quienes en sus intervenciones apelan a disímiles 
registros documentales. En la noción de caleidoscopio está presente el desafío de 
“recomponer un todo a partir de las partes”, partes integradas por imágenes y 
palabras, partes que “con habilidad y paciencia” pueden ser encastradas y pensadas 
en su horizonte de totalidad. Las piezas son múltiples, las conexiones entre ellas 
variadas y las posibilidades de ensamblarlas se superponen.


 de 16 21



En efecto, el libro se sostiene en una trama colectiva hilvanada por Mirta Lobato, 
quien enlaza la participación de 28 investigadores en una narrativa que articula lo 
textual y visual con el propósito de devolver al lector una “noción de infancia abierta, 
donde los niños y niñas y las imágenes que generan ponen en evidencia problemas 
sociales, culturales, económicos, políticos y estéticos”, como lo señala en la 
introducción. Las intervenciones cortas, el lenguaje claro, la conjunción de la 
narración visual y textual y la diagramación lúdica de los capítulos convierten al libro 
en un objeto destinado a una circulación y lectura amplia, generosa en términos de 
destinatarios y posibles lectores. Un libro para invitar a otros a sumarse a la aventura 
de pensar la niñez, para discutir, reflexionar pero también para emocionarse. 
Asimismo, es un texto útil para promover la escritura y la enseñanza de la historia de 
la infancia, un libro para llevar al aula. Y ese no es un mérito menor.


Un soporte clave de esta generosa y amplia invitación está dada por la forma en que 
el lenguaje visual y textual se anudan a lo largo de los capítulos. Así, los textos de 
los 
especialistas se enlazan con poemas, cuentos y fragmentos de novelas pero también 
con fotografías, ilustraciones, pinturas, publicidades y tapas de revistas, imágenes 
diversas que devuelven la multiplicidad y coexistencia de los mundos infantiles. Estos 
registros invitan a recuperar la historia de la niñez apelando a un heterogéneo mundo 
documental; alientan a preguntarnos “hasta qué punto responden las imágenes de los 
niños a las ideas y configuraciones que la sociedad adulta hace de la infancia y en 
qué medida las representaciones visuales conforman nociones o modelos de la niñez”, 
como se señala en el capítulo dedicado a mirar la niñez desde las artes visuales. 
Asimismo, la reflexión sobre las fuentes utilizadas para estudiar la infancia, en su 
gran mayoría escrita por adultos, nos interpela a buscar el propio y singular registro 
promovido y construido por los niños --como se señala en el capítulo dedicado a la 
escuela-- y es allí donde dibujos, cuadernos escolares, cartas, diarios personales y 
tarjetas cobran protagonismo para seguir avanzando en el denominado “giro hacia el 
niño”. Es decir, la posibilidad de pensarlos como sujetos capaces de interactuar con su 
entorno y con las construcciones y dispositivos pensados para ellos.


En síntesis, Infancias argentinas es una invitación a recuperar la historicidad de la 
niñez, la forma en que se relacionó con los fenómenos socio-económicos y políticos de 
cada momento; con los conflictos y tensiones de nuestra sociedad pero también con 
sus aspiraciones, deseos e imaginados futuros. Se trata de un libro que nos desafía a 
armar y desarmar los mundos infantiles, a repensar cómo esos mundos se 
construyeron y resignificaron. Invitación generosa que, al desandar la preocupación 
histórica por la infancia, nos interpela y conmueve en primera persona.


 de 17 21



República de libros 


Drácula, puentes con la historia


Por Fausta Gantús


Drácula es mucho más que un Conde maléfico y perverso, de vida nocturna, que 
acecha entre las sombras el sueño de mujeres a las que obnubila y somete a su 
encanto para arrancarles la vida, succionándoles el vital líquido sanguíneo con el que 
alimenta y preservar su inmortalidad y su maldad. En 1897, Bram Stoker, británico, 
dotó a la literatura con la creación de uno de los personajes del reino de la oscuridad 
que mayor trascendencia, impacto y repercusión tendría sobre la imaginación de la 
sociedad del siguiente siglo.

Verdaderamente descollante en la novela de Stoker es haber logrado conjuntar en su 
obra los elementos más importantes de la discusión científica e intelectual de su 
época. Así, el mundo de la superstición, las leyendas, el ámbito de lo paranormal, los 
principios constitutivos de la sociedad –ideas, creencias y normas–, la recreación de 
hábitos y costumbres, la crítica a los valores imperantes, la cuestión de los papeles de 
género, la fe y los preceptos religiosos, los principios, teorías y progresos científicos –
en especial los médicos, naturalistas, legales, psicológicos e históricos–, y los discursos 
racionales se entremezclan en la exposición y la reflexión sobre la que va tejiendo el 
argumento. Lo que Stoker plantea y consolida es la convivencia de universos 
aparentemente opuestos y contradictorios: la conciliación entre ciencia, religión y 
superstición. Lo que proponía era evitar que los prejuicios, entendidos como obstáculos 
epistemológicos –ideas que bloquean la percepción de la realidad– impidieran arribar 
al auténtico conocimiento. Según el autor, la conciliación de posturas, el recobrar y 
aprovechar de cada área del saber humano los que a los fines de la empresa 

 de 18 21



conviniera, esto es la conjunción de todo lo que ayude al éxito de una causa noble, es 
lo que permite triunfar sobre la oscuridad y continuar el avance hacia el progreso.


Su creación se constituyen en referente de su época. A pesar de estar considerada 
dentro del género del horror, Stoker cree en la redención de la humanidad, en la 
salvación y el progreso social con base en el entendimiento y la conciliación. Sugestiva 
es la visión de un ser que se alimenta con la sangre de los otros, lo que bien podría 
constituir una excelente metáfora de las desigualdades sociales. Pero, más 
desequilibrante resulta la naturaleza de Drácula, presentado, a partir de las ideas 
positivistas, como un ser inteligente en proceso de desarrollo, un ser que evoluciona y 
crece, mentalmente, y que pretende expandir su radio de acción e influencia, que 
desea proyectarse geográficamente y esta metáfora me remite a la idea de la 
dominación a través del imperio de la fuerza, de unos pueblos sobre otros. E igual de 
atrayente resulta la posibilidad de encontrar una metáfora en la figura del Conde que 
se traduciría en una excelente crítica a la aristocracia, o descubrir el pronóstico del 
autor respecto de la amenaza que el creciente poder de los Estados Unidos suponía 
al equilibrio mundial cuando aparentemente exalta los valores de esa nación y de sus 
hombres.


A través de las páginas de la obra, asistimos también a la lucha entre el bien y el 
mal que corre al parejo que el enfrentamiento desigual entre la fuerza y la debilidad, 
que responde a los estereotipos y creencias fundadas en la superioridad del sexo 
masculino sobre el femenino, de los adultos sobre los infantes, esto es el entendido y 
aceptado estado de cosas donde los poderosos dominan a los desvalidos, que encuentra 
también su fundamento en los conceptos científicos del momento.


Con el correr de los años la mirada supersticiosa se impuso, la exacerbación de los 
miedos ancestrales dominó la escena y saturó, en el siglo XX, la fantasía colectiva. 
Cientos de películas de todas las nacionalidades llenaron las salas de los cines y la 
gente abarrotó los foros, relegando casi al olvido la otra mirada, quizá la más 
importante que proponía Bram Stoker, la de la discusión científica e intelectual. 
Supongo, porque no tengo los documentos que lo prueben, que en su época, pese a su 
escaso éxito, debió ser motivo de enconadas discusiones que ponían el acento en los 
temas centrales que se exponen y debaten en la obra.


Por supuesto nadie pretende atribuir a Bram Stoker la creación del mito de ese ser 
maléfico, señor de la noche y de las sombras, porque es obvio que esa leyenda surge 
de la mentalidad popular y que ha estado presente desde tiempos remotos, en casi 
todos los confines del globo terráqueo y que tiene vigencia aún en nuestra época. En 
el reino de los vampiros Drácula, es, sin duda, el amo y maestro.


Cabe destacar que para los historiadores la obra supone un precioso ejemplo en el 
que se evidencia el ejercicio de la aplicación de conceptos teóricos y metodológicos, 
aplicados con todo rigor, al más puro estilo de la escuela rankeana, inscrita dentro de 

 de 19 21



la corriente positivista. Stoker escribe su novela estructurándola con base en 
supuestos documentos, especialmente diarios personales –testimonio de vida los 
llamaríamos nosotros–, pero también en recortes periodísticos, cartas, telegramas. Con 
fragmentos de historias particulares va escribiendo, o quizá sería más preciso decir 
reconstruyendo, la historia general. Para la creación de Drácula, recurre también al 
referente de personajes reales, históricos, como Vlad Tepes, príncipe de 
Valaquia, que por su crueldad fue llamado "el empalador" o "el diablo", en quien se 
estima que el autor se inspiró para definir el perfil de su personaje, y, por demás 
está decirlo, se vale asimismo de la leyenda, esto es, abreva en las aguas de la 
cultura y la imaginería popular. Drácula es así una síntesis extraordinaria del rigor 
científico exigido a la historia, aplicado en la elaboración de una propuesta literaria, 
que nos recuerda en dónde estriba la diferencia esencial entre estos parientes tan 
cercanos.


El autor renuncia a las fórmulas y no encontramos la acostumbrada voz única, en 
tercera persona, del narrador omnipresente que todo lo sabe, esto es, la 
estructuración como totalidad de una sola conciencia. Lo que presenciamos es una 
construcción dialógica, entendida esta como la interacción de diferentes voces que van 
construyendo el relato; voces múltiples de actores que sólo conocen la escena en la 
que intervienen, y que Stoker va engarzando para contarnos la historia.


La literatura sólo tiene tiempo y espacio definidos al momento de su creación pero no 
respecto de su proyección. Obras como Drácula pertenecen a todos los tiempos, 
posteriores a su aparición, y a todas las geografías. Porque Drácula es un clásico 
moderno. Porque Bram Stoker realmente creó un personaje inmortal que logró 
dominar a los hombres y apoderarse del mundo.


 de 20 21




